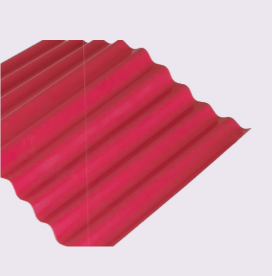
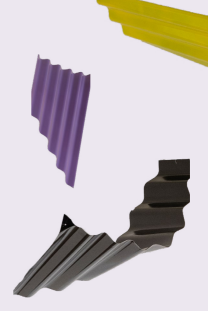


# 2jollobl Sjollobl

Pascale Marthine Tayou









LOBI LOBI: Pascale Marthine Tayou May 3, 2023 – November 26, 2023

Presented by Abu Dhabi Cultural Foundation, Department of Culture and Tourism

#### **Curatorial Team**

Co-curators Noor Al Mehairbi, Maisa Al Qassimi, and Reem Al Hashmi

#### **Artist Gallery Representation**

GALLERIA CONTINUA

#### **Exhibition Design**

Ghaith Othman

#### **Graphic Design**

Mariam AlZayani and Layan Al Ramahi

#### **Editorial and Translation**

Birde Tze Yan Tang and Ban Kattan (Kattan Consultancy)

#### **Collections Management and Conservation**

 $\label{lower} \mbox{Chloe Charlotte Crichton, Mariam Khamis, Mine Diri and Ioannis Spanos$ 

#### **Contents**

- 4 Introduction
- 8 The Margin to the Centre
- 16 Power Vessels
- 24 Fantasia Urbaine
- 30 Playing Field
- 38 Children's Exhibit: BOBO LAND



#### Introduction

LOBI LOBI: an expression in the Lingala language of the Congo-Kinshasa (Democratic Republic of the Congo) that holds three meanings: the day before yesterday, the day after tomorrow, and soon.

The exhibition *LOBI LOBI* presents the works of artist and poet Pascale Marthine Tayou (b. 1966, Nkongsamba, Cameroon), and showcases his interventions that address both the scarcity and excess of resources in our transient, post-colonial environment.

Named after the artist's poem 'LOBI LOBI' (2020), the exhibition seeks to evoke the parallel and cyclical realities of Tayou's practice that transcends time and territories. Featuring sculptures, mixed media, installation, poetry, and photography, the exhibition highlights the rich paradoxes of consumer and material cultures in the artist's reformulation of his visual environment.

Working with multimedia that combines crafmanship and found objects, Tayou's practice reconceptualises the societal, historical, economic, and geographic aspects of modern reality. His colourful yet satirical practice stems from his "play serious" approach to unpacking the post-colonial baggage of his immediate environment. The artist describes his visual environment as a playing field he uses to build ephemeral structures of hybridity that connect nature, the artifact, and the bodily. As an active observer and player of the everyday, Tayou's artistic process is embedded in the act of accumulation, with means to rearrange, rewire, or rectify the spiritual and material significances of societies. By exploring colonial tropes, idealization, and Central African symbolism, Tayou's practice seeks to reverse roles to demystify the false idealizations of the "other" and their social practices and commodities.

Featured in this exhibition is Tayou's series of crystal sculptures, evoke satiric parallels between modern Western commodification and West African spiritual protection practices.

His assemblages such as *Colourful Garden* and *Home Sweet Home* activate alternative methods of hybridity that restructure relations of power and mobility. In other works such as *Colourful Calabashes, Coloris,* and his chalk frescos, Tayou creates assortments of everyday objects that become visual archives of his childhood and relationship to Cameroon.

This exhibition is accompanied by a children's section titled *BOBO LAND*, which leads young visitors into an exploration of the self through the eyes of 'Bobo,' Tayou's persona of a dreaming child discovering and inventing their future. With an affinity to childlike inclinations, Tayou's art philosophy prompts us to approach the harsher realities of our landscape with mischief, amusement, and make-believe.

LOBI LOBI: Pascale Marthine Tayou is divided into four sections that follow Tayou's multiplicities of object and language as he navigates human ecologies: The Margin to the Centre, Power Vessels, Fantasia Urbaine, and Playing Field.

#### **LOBI LOBI**

Pascale Marthine Tayou, 2020

#### LOBI LOBI ...

like a dream,
a dream mirror,
an opportunity of the possible,
it is the alphabet of forbidden writing.

#### LOBI LOBI ...

is mute, it is the flight of Minerva, it is the landing of an unidentified flying object, moving on the import/export track.

#### LOBI LOBI ...

is a showcase, a new emergency, this is the strictly recreational emergency, the explosion of spices off the coasts of flavours.

#### LOBI LOBI ...

is a temptation,
it is my need for a walk,
is walking backwards away from the
obvious,
is the desire to bring the rage of the
margin back to the centre of the page.

## The Margin to the Centre

What does it mean to recover within catastrophe? Through the rivalries of resources, environmental damage, and human displacement that emerge as a result of global political histories, Tayou's works unfold into a language of destruction and re-fabrication. Suspended throughout the exhibition, Tayou's Tornado of colourful aluminum sheets points to the overwhelming sense of both amusement and loss. Even through this calamity, Tayou offers a means of recuperation in the agency of collecting, reassorting, reshaping, and therefore rewriting history.

The works displayed in this section explore placements of the self in relation to the "other", from the inner self to the outer world, and the communal to the global. Tayou's practice is in constant search to hybridize nature, the artifact, and the bodily. Looking at the work Plastic Bags brings a means to reflect on the overwhelming excess of human residue, appearing in the work as sprouting blossoms.

"I think humanity must re-learn to live intelligently with its environment; we have a duty to dream of that. It is part of our constitution; we take risks. But it would be interesting to listen to the environment in which we are evolving. [Even] if I were an economist, a scientist, a religious man – I have a duty to listen hard to my environment in my daily life, in my practice."

In works like Colourful Garden and Home Sweet Home, we see references to West Africa's colonial history in Tayou's incorporation of small figurines, which he calls "Flâneurs coloniaux" (aimless colonial wanderers). Historically known as colon statues, or settlers, these figurines take their origin from an indigenous craft practice in the Ivory Coast that emerged during the colonial period. They depicted white European colonial officials as well as 'Europeanised' African figures dressed in modern Western attire. It is believed that these statues were set in villages and bridges to indicate to the native population the presence of European settlers.

For Tayou, these sculptures bear testament to Europe's pursuit of "exploration, civilization, and domination", materialized into symbols of the "white man" as interpreted by African craftsmanship. By referring to them as "Flâneurs coloniaux", the artist prompts a satirical look into colon statues, describing the European and Europeanised as consequentially detached from reality.

"Les Flâneurs, are you, me, everyone. They are freighted with the weight of their history, of their journey. They contain attributes that remind us of a specific history, which we are heirs to... without ever having been the authors of these historical events. And yet we experience them in our flesh"

#### **Poem: Rewriting History**

Pascale Marthine Tayou, 2011

In the beginning,

There was sand...

A stone...

A small bottle with a red ring...

A blue plastic bottle with...

Half of a green soccer ball

And...

## One day,

Georges fell in love with a "blue slipper"

With the intestines of the sea...

Since then,

Every day,

Georges leaves the family house

and...

Goes to the lagoon where...

He collects and brings back..

A great variety of organs of the sea.



#### Pascale Marthine Tayou

Home Sweet Home, 2011 Tree trunks, birdcages, cables, microphones, hay  $700 \times 800 \times 800$  cm

Coloris, 2022 Plastic buckets, soil, cement and glitter 200 x 260 x 25 cm

Courtesy of the artist and GALLERIA CONTINUA © ADAGP, Paris





#### Pascale Marthine Tayou

Plastic Bags, 2019 Plastic bags, netting and metal truss approx. 800 x Ø 500 cm



Colourful Calabashes, 2014
Painted calabashes
920 x 270 x 50 cm

Courtesy of a private collection © ADAGP, Paris

#### **Power Vessels**

Made from clear crystal, Tayou's crystal figures are adorned with everyday objects both from traditional African craft and found elements like plastic and scrapings from our modern globalised landscapes. These figures are meant to evoke west-central African nkisi nkondi or "power figures", which are objects that function like a container of hidden sacred powers that can be summoned into the physical realm. Created in wood in anthropomorphic forms, these figures often show traces of being bound, hammered with nails, and tied in an effort to entrap their spiritual forces according to various social and medicinal needs. Many minkisi (plural of nkisi) constantly transformed, as community members added more elements to each figure throughout the generations. The act of accumulating and assembling is therefore a crucial element in the existence of a nkisi, and an integral gesture throughout Tayou's works.

Instead of wood, Tayou's figures are fully transparent and made of crystal—illustrating a sense of vulnerability and contemporality. They embody an empty vessel susceptible to whichever meaning or significance is endowed upon them by the viewer's own history. As such, they ultimately lose their ability to entrap and hide. In this reinterpretation of the *nkisi*, symoblised through the use of crystal, Tayou extends the power of these ancient practices into our current societies and delves into the mystery of these objects.

Similarly, in Tayou's contemporary masks, he explores the value we place on masks as depositaries of histories, mystical objects of ritual, and market commodities. The indigenous inheritor of the mask views in it a spiritual meaning that may be unfathomable to a worldly consumer. Tayou's careful use of crystal and wood elicits these differing realities in the perceived absence and presence of the spiritual world. Nevertheless, by embellishing them all in everyday found objects, the artist creates his own personalised authenticity in each of them, resulting in new depositaries of history and phenomenon.

#### **Poem: Totems Cristal**

Pascale Marthine Tayou, 2019

Telling a story,

trying to hide it in the phrases,

approaching it by the form,

by the time,

metamorphosing it.

Revolting,

Not loving,

I don't love African masks,

I don't love African totems,

Hove masks,

and the mask that invents the mask

is my favorite. The cult of

the dead is what makes the living

live.

Hove totems.

Speaking of my totems to myself,

of my masks to myself,

my skyscrapers,

my asphalts...

my big engines,

my rhythm

Totem Cristal, 2019 Crystal and mixed media 200 x 40 x 33 cm

Courtesy of the artist and GALLERIA CONTINUA © ADAGP, Paris





#### Pascale Marthine Tayou Poupée Pascale (Hong Kong), 2018

Crystal and mixed media 68 x 29 cm

Masque bronzé, 2019 Wooden mask and mixed media

Courtesy of the artist and GALLERIA CONTINUA © ADAGP, Paris





#### Pascale Marthine Tayou

Mask, 2019 Crystal and mixed media 46 x 44 x 20 cm

#### **Fantasia Urbaine**

For Pascale Marthine Tayou, salvaging as an art process is more than just a statement of survival, as it holds spiritual meanings of continuity and healing. The result of these works not only prompts new interpretations of the material, but also results in an impactful exchange between community, nature, and the environment.

This exchange is particularly evident in the artist's reflection on Cameroon's street sellers, commonly known as "sauveteurs".

Sauveteur is a French term that means "savior" and is used informally in Cameroon to describe a savvy street vendor or hawker who is always on the move. They are viewed as rescuers, in that they are always readily available to sell people what they need.

For several years after leaving university, Tayou applied many of his teachings from law school out into the street. He began working as a sauveteur, selling a range of items, from candy and sewing needles to medicine. This experience later laid the groundwork for him to organize a performance during a trip back to Cameroon in 2007. The municipality of Douala aimed to eliminate sauveteurs from the historic neighborhood of Akwa, as they were deemed disruptive and disorganized. "But everyone is disorganized", Tayou proclaimed. As a response, he organized a parade he called Fantasia Urbaine (Urban Fantasy) in the city centre. He brought together all the city's sauveteurs in an organised walk, and grouped them based on their trade. Giving weight to their vital importance to Cameroon's economy, Tayou's exploration of sauveteurs serves to realign our perceptions of power.



Fantasia Urbaine, 2007
Performance in the city of Douala
during the SUD Salon Urban de Douala 2007.
Artwork commissioned by Doual'art.
Video series

Courtesy of the artist and GALLERIA CONTINUA © ADAGP, Paris



#### Pascale Marthine Tayou

Sauveteurs / Couple de supporters, 2012 Crystal and mixed media 150 x 40 x 40 cm and 130 x 40 x 40 cm

Fresque Bantu, 2021 Sewn towels 200 x 200 cm

Courtesy of the artist and GALLERIA CONTINUA © ADAGP, Paris





#### Pascale Marthine Tayou

Bendskin Cotonou B, 2014 Bicycle, video screen and mixed media Dimensions variable

## **Playing Field**

Like works of beaded tapestry, Tayou's chalk paintings turn assortments of chalk into rhythmic intricate patterns inspired by the traditional West African print fabrics. The use of chalk for Tayou evokes conflicting associations with the medium. Drawing from his childhood, the artist recalls the use of chalk in street games as well as in school. As a powerful communication tool in the classroom, chalks are a symbol of the fragility of knowledge. "It is an object which is introduced to us from the beginning of our life path."

The use of chalk also prompts examining the reality of the rigid colonial educational system that was implemented in Cameroon.

Both France and Britain's colonial rule over the country has constructed a geopolitical divide between native populations, creating through each coloniser's teaching systems a "French Cameroon" and a "British Cameroon" respectively. Today, French is the predominant language taught in schools, while indigenous languages are considered too varied to be implemented within the national curriculum.

These varied assortments of chalks deconstruct such necessities for homogeneity, where Tayou celebrates the multiplicities of language and human expression. At the corner of the room, stands *Africonda*, further exemplifying the dichotomy of Africa's colonial history. This entangled snake renders both a captivating and unsettling visual idea of Africa to the world.

Fresque de craies M, 2015 Chalks and mixed media 70 x 100 cm

Courtesy of Sheikh Zayed bin Sultan bin Khalifa Al Nahyan © ADAGP, Paris





Chalk Fresco E, 2014 Chalks and mixed media 313 x 624 cm



White Spirit B, 2018
Chalks, wood and mixed media
170 x 230 cm

Courtesy of a private collection © ADAGP, Paris

#### Pascale Marthine Tayou

Africonda, 2014
Wash cloths, mask, dry hay and wood
195 x Ø 178 cm



#### PAND Oioisipo Oioisi

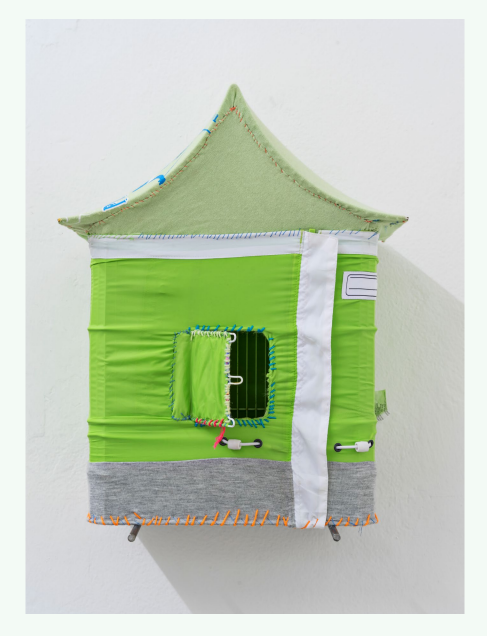
باسكـــال مارتـــين تايـــو Pascale Marthine Tayou LOBI LOBI is an expression in the Lingala language that means: "the day before yesterday, the day after tomorrow, and soon". It describes a time that is the past, the present, and the future all at once. In LOBI LOBI time, we go through the journey to achieve our dreams and goals. We explore this journey here in BOBO LAND: an exploratory exhibition for children to think of their past, play in the present, and achieve their future through imagination. In this land, children will start this journey alongside each other, guided by the original and re-imagined art installations of artist Pascale Marthine Tayou. In this journey, children will actively take part in the dream by playing, rearranging, and inventing who they are, what they want to be, and what they will become.

"BOBO LAND" is a fictional world created by Pascale, inhabited by "Bobo", a boy who chases his dream of travelling to the moon.

Kids Spirit, 2011 Collage and metal frame 144 x 196 x 3 cm

Courtesy of the artist and GALLERIA CONTINUA © ADAGP, Paris





#### Pascale Marthine Tayou

Home Sweet Home B, 2014 Metal cages and cloths 48.5 x 38 x 24 cm



Kids Mascarade (series), 2009 Photo paper print

Courtesy of the artist and GALLERIA CONTINUA © ADAGP, Paris

#### Pascale Marthine Tayou

Flâneurs, 2019 Wooden sculptures Dimensions variable





**باسكال مارتين تايو** فلانورز، ۲۰۱۹ منحوتات خشبية متفاوت المقاسات

بإذن من الفنان وغاليريا كونتينوا © أ.د.أ.ج.پ ، باريس





**باسكال مارتين تايو** «حفلة تنكرية للأطفال» (سلسلة من الأعمال)، ٢٠٠٩ مطبوعات فوتوغرافية

بإذن من الفنان وغاليريا كونتينوا © أ.د.أ.ج.پ ، باريس

**باسکال مارتین تایو** روح الأطفال، ۲۰۱۱ کولاج، إطار معدني ۳x ۱۹٦ x ۱٤٤ سم

بإذن من الفنان وغاليريا كونتينوا © أ.د.أ.ج.پ ، باريس



باسکال مارتین تایو بیتنا الجمیل ب، ۲۰۱۶ أقفاص طیور، قماش ۲۵.۸۳ x ۲۸.۵ سم

بإذن من الفنان وغاليريا كونتينوا © أ.د.أ.ج.پ ، باريس



«لوبي لوبي» هو تعبير بِلُغَة «لينغالا» يعني: "اليوم قبل أمس، وبعد غد، وقريباً". يَصِفُ «لوبي لوبي» وقتا فيه الماضي والحاضر والمستقبل في نفس الزمن. في وقت «لوبي لوبي»، نُسافر في رحلة فريدة لتحقيق أحلامنا وأهدافنا. نستكشف هذه الرحلة هنا في «بوبو لاند»، وهو معرضٌ تفاعلي مع الأطفال يشجّعهم للتفكير في ماضيهم، واللعب في الحاضر، وتحقيق مستقبلهم من خلال الخيال. في أرض «بوبو لاند»، ينطلق الأطفال في هذه المغامرة مع بعضهم البعض، ويستخدمون كدليلٍ لهم الأعمال الفنية الأصلية والمُعاد تَصَوُّرُها للفنان باسكال مارتين تايو. على طول هذه الرحلة، سوف يُشارِكُ الأطفال أحلامهم من خلال اللعب وإعادة الترتيب والابتكار حول هويِّتهم، وماذا يريدون أن يكونوا، وماذا سيصبحون عليه.

"بوبو لاند" هو عالم خيالي أنشأه باسكال، يسكنه "بوبو"، الصبي الذي يسعى إلى تحقيق حلمه بالسفر إلى القمر.

#### OTOPA OTOPA

باسكـــال مارتـــين تايـــو Pascale Marthine Tayou



**باسکال مارتین تایو** أفریکوندا، ۲۰۱۶ منشفات، قناع، قش جاف، خشب ۱۹۷۸ x ۱۹۵ Ø سم

بإذن من الفنان وغاليريا كونتينوا © أ.د.أ.ج.پ ، باريس



**باسکال مارتین تایو** روح بیضاء ب، ۲۰۱۸ طباشیر، خشب، وسائط فنیة مختلفة ۲۳۰ x

بإذن من مجموعة فنية خاصة © أ.د.أ.ج.پ ، باريس



**باسکال مارتین تایو** جداریة طباشیریة ه، ۲۰۱۶ . ر.. . . .... طباشير ووسائط فنية مختلفة ۳۱۳ x ٦٢٤ سم

**باسکال مارتین تایو** طباشیر جداریة م، ۲۰۱۵ طباشیر، وسائط فنیة مختلفة ۱۰۰ x ۷۰ سم

بإذن من الشيخ زايد بن سلطان بن خليفة آل نهيان © أ.د.أ.ج.پ، باريس



## ميدان الملعب

تشابه لوحات تايو الطباشيرية أعمال النسيج المطرز بالخرز من حيث تحوّل تشكيلات الطباشير إلى أنماطٍ متداخلة إيقاعية مستوحاة من أقمشة الطباعة التقليدية لغرب إفريقيا. بالنسبة للفنان، يثير استخدام الطباشير مجموعة من الارتباطات المتضاربة معه كالوسيط المستخدم. يتذكر تايو استخدام الطباشير خلال طفولته في ألعاب الشارع وكذلك في المدرسة. وباعتباره أداة اتصالٍ قوية في الفصل الدراسي، يعد الطباشير رمزاً لهشاشة المعرفة، "فهو غرضٌ تم تقديمه إلينا منذ بداية مسار حياتنا."

يدفع استخدام الطباشير في هذه الأعمال كذلك إلى استجواب واقع النظام التعليمي الاستعماري الصارم الذي تم تطبيقه على الكاميرون. حيث شكّل الحكم الاستعماري لكل من فرنسا وبريطانيا على البلاد انقساماً جيوسياسياً ترك آثاره بين السكان الأصليين، وأنشأ من خلال أنظمة التدريس الخاصة بكل من هذين المستعمزين "الكاميرون الفرنسية" و "الكاميرون البريطانية" على التوالي. أما اليوم، فتعد اللغة الفرنسية هي اللغة السائدة التي يتم تدريسها في المدارس، بينما تعتبر لغتات السكان الأصليين متنوعة إلى درجة لا يمكن تطبيقها في المناهج الدراسية الوطنية.

وبذلك، تحلل هذه المجموعات المتنوعة من الطباشير مثل هذه الضرورات اللازمة للتجانس، حيث يحتفي تايو في هذه الأعمال الفنية بتعددية اللغة وأشكال التعبير البشري. في زاوية القاعة، يقف عمل «أفريكوندا» الذي يجسد مزيداً من الانقسام الظاهر في التاريخ الاستعماري لأفريقيا، حيث يقدم هذا الثعبان المتشابك للعالم فكرةً بصريةً آسرة ومقلقة حول القارة الإفريقية.



## باسكال مارتين تايو

بعندان تحریق حیو بیندسکن کوتونو ب، ۲۰۱۶ دراجة هوائیة، شاشة فیدیو، وسائط فنیة مختلفة متفاوت المقاسات

بإذن من الفنان وغاليريا كونتينوا © أ.د.أ.ج.پ ، باريس



بإذن من الفنان وغاليريا كونتينوا © أ.د.أ.ج.پ ، باريس







#### باسكال مارتين تايو

المنقذين/زوجان من المؤيدين، ٢٠١٢ كريستال ووسائط فنية مختلفة ۰ ۲ × ۱۵۰ × ۶۰ سم و ۶۰ ۲ × ۱۳۰ × ع سم

بإذن من الفنان وغاليريا كونتينوا © أ.د.أ.ج.پ ، باريس

**باسکال مارتین تایو** خیالٌ حضري، ۲۰۰۷ عين حسوي، • • المدينة دوالا خلال مهرجان دوالا الحضري ٢٠٠٧. دوالا الحضري ٢٠٠٧. العمل بتكليف من دوالا للفنون سلسلة أفلام

بإذن من الفنان وغاليريا كونتينوا © أ.د.أ.ج.پ ، باريس

## خيالٌ حضري

يؤمن باسكال مارتين تايو أن استخلاص الأشياء وترميمها كعملية فنية هو فعل يتجاوز مجرد الشهادة على المكافحة في سبيل الحياة، لأنه يرى أن هذه العملية تحمل معاني روحية من الاستمرارية والشفاء. كما لا تؤدي نتيجة هذه الأعمال الفنية بنظره إلى تقديم تفسيرات جديدة للمادة المستخدمة فحسب، بل وتؤدي أيضاً إلى نشوء تبادلٍ مؤثر بين المجتمع والطبيعة والبيئة من خلالها.

يتجلى هذا التبادل بشكل خاص في تأمل الفنان حول الباعة المتجولين في الكاميرون والمعروفين باسم "السوفيتور".

"السوفيتور" مصطلح فرنسي يعني "المنقذ"، ويستخدم بشكل غير رسمي في الكاميرون لوصف الباعة المتجولين المتنقلين على الدوام. حيث يُنظر إليهم على أنهم منقذون، لأنهم جاهزون دائماً لبيع ما يحتاج إليه للناس.

بعد تركه الجامعة، طبق تايو الكثير مما تعلّمه في كلية الحقوق في الشارع من خلال عمله كـ "سوفيتور" لعدة سنوات، حيث قام ببيع مجموعة متنوعة من البضائع منها الحلوى وإبر الخياطة والأدوية. وقد مهّدت هذه التجربة في وقت لاحق الأسس له لتنظيم عرضٍ أدائي أقامه أثناء رحلة له عائداً إلى الكاميرون في عام 2007، إذ كانت بلدية مدينة «دوالا» تهدف حينها إلى منع البائعين من الـ "سوفيتور" لاعتبارهم ضوضائيين وغير منظمين، وهو ما اعترض عليه تايو بتصريحه قائلاً "لكن الجميع غير منظمين". رداً على ذلك القرار، قام تايو بتنظيم عرضٍ في وسط المدينة أطلق عليه اسم «خيال حضري»، وجمع فيه كافة بائعي الـ "سوفيتور" في المدينة في مسيرة ومع فيه كافة بائعي الـ "سوفيتور" في المدينة في مسيرة منظمة، ونظمهم على أساس تجارتهم. من خلال إعطاء الوزن لاهميتهم الحيوية لاقتصاد الكاميرون، فقد عمل استكشاف تايو لهذه الفئة من البائعين على إعادة تنظيم تصوراتنا الكامنة حول القوى والقوق.

**باسكال مارتين تايو** قناع برونزي، ۲۰۱۹ قناع خشبي ووسائط فنية مختلفة

بإذن من الفنان وغاليريا كونتينوا © أ.د.أ.ج.پ ، باريس





**باسکال مارتین تایو** قناع، ۲۰۱۹ کریستال ووسائط فنیة مختلفة ۲۰ X EE X ET سم

بإذن من الفنان وغاليريا كونتينوا © أ.د.أ.ج.پ ، باريس

**باسکال مارتین تایو** طوطم کریستالی، ۲۰۱۹ کریستال، وسائط فنیة مختلفة ۳۳ x ٤·x ۲۰۰ سم

بإذن من الفنان وغاليريا كونتينوا © أ.د.أ.ج.پ ، باريس





# **باسکال مارتین تایو** دمیة باسکال (هونغ کونغ) ، ۲۰۱۸ کریستال، وسائط فنیة مختلفة ۲۹ x ٦۸ سم

بإذن من الفنان وغاليريا كونتينوا © أ.د.أ.ج.پ ، باريس

أَرْوِي حِكايَةً، مُحاوِلاً إخفَاءَها بَينَ العِبارَاتِ، مُتَناوِلاً لَهَا عَبْرَ الشَكْلِ، عَبْرَ الزَمَنِ، لِتَتَحَوَّلَ على يَدَيَّ. ثَائِرٌ، غَيرُ مُحِبٍّ. لا أهوى الأقنِعَةَ الإفرِيقَيَّةَ، لا أهوى الطَواطِمَ الإِفْرِيقَيَّةَ، أهوى الأقنِعَةَ ، وأَفَضِّلُ القِناعَ الذي يَبْتَكِرُ القِناعَ. فَجَمَاعَةُ المَوتي هِيَ ما يَجعَلُ الأحيَاءَ يَعِيشُون. . أهوى الطَواطِمَ. وأَتَحَدَّثُ عَنِ الطَّواطِمِ مَعَ نَفْسِي، عَنِ الأقنِعَةِ مَعَ نَفْسِي، عَن ناطِحاتِ السَحابِ الخَاصَّةِ بي، عَنِ الأَسْفَلتِ الخاصِّ بي.. عَنْ مُحَرِّكاتي الكَبِيرَةِ، عَنِ وَتِيْرَتِي

## كريستال الطواطم

- باسکال مارتین تایو، ۲۰۱۹

## حاويات القوى

يريّن أشكال تايو المصنوعة من الكريستال الصافي أغراض من الحياة اليومية مثل الحرف الأفريقية التقليدية وما يُعثر عليه مثل البلاستيك والبقايا الموجودة ضمن بينتنا المعولمة الافريقية التقليدية ومن أيقط عليه من المتحضار "كيسي توندي" (شخصيات القوق) من تراث غرب ووسط أفريقيا، وهي أغراض تعمل كحاوبات للقوى المقدسة الخفية التي يمكن استدعاؤها إلى العالم المادي، ضنعت هذه الأشكال من الخشب بأسلوب مجتمر، وغالباً ما تبدو عليها أثار ربطها وطرقها بالمسامير وتقييدها في محاولة لحصر قواها الروحية وفقاً للاحتياجات الاجتماعية والطبية المختلفة تتحوّل هند الاجسام في هيأتها باستمرار، حيث يضيف أفراد المجتمع المزيد من العناصر إلى كل شخصية منها عبر الأجيال، لذلك، فإن عملية التجميع والتراكم هي عنصر حاسم في وجود الكيسي بذات القدر الذي تشكّل فيه هذه العملية دوراً متكاملاً في جميع حاسم في وجود الكيس بذات القدر الذي تشكّل فيه هذه العملية دوراً متكاملاً في جميع

بدلاً من أن تُصنع هذه الأشكال من الخشب، تأتي أشكال تابو مصنوعة من الكريستال الشفاف الذي يمضي إحساساً بالضعف والفعاضرة لتتصبع ذلك احرية فارغة لها القدرة على استقبال أي معنى او أهمية, مينحها إلغا قائرية للشاهد الشخصي ذاته وبهذا التحو، تقفد هذه الأشكال في نهاية المطاف قدرتها على التقييد والاختباء. وفي إعادة تفسير النكيسي بهذا الأسلوب الفرمز إليه من خلال الكريستال، يوشع تابو من نطاق قوة هذه الممارسات القديمة في مجتمعاتنا الحالية، ويتعمق في اللغز الكامن وراء هذه الأشكال.

وبالمثل وعبر أقنعته المعاصرة، يتأمل الفنان في القيمة التي نوليها للاقنعة باعتبارها مستودعاً للتاريخ، وأغراضاً غامضة للطقوس المختلفة، وسلعاً تجارية تسويقية. حيث ثرى ورثة القناع من الشعوب الأصلية فيه معنى روحياً قد لا يسير غوره المستهلك الدنيوي. من خلال استخدامه الدقيق للكريستال والخشب في هذه الأعمال، يستحضر تايو جميع هذه الحقائق المتناينة عبر هذا العياب المتصور وحضور العالم الروحي في إن واحد، كما يضع أصالته الشخصية في كل من شده الأشكال من خلال تزيينها باستخدام ما يعثر عليه في حياته اليومية، مما يؤدي بدوره إلى نشوء مستوداتها جديدة للتاريخ والطواهر المختلفة.



**باسكال مارتين تايو** الكالاباش الملوّن، ۲۰۱۶ قشرة فاكهة الكالاباش مطلية بالألوان ۵۰ ۲۷۰ x ۹۲۰ سم

بإذن من مجموعة فنية خاصة © أ.د.أ.ج.پ ، باريس

**باسکال مارتین تایو** ألوان، ۲۰۲۲ سطول بلاستیکیة، تربة، إسمنت، ومادة برّاقة ۲۰۱۰ × ۲۰۰ × ۲۰ سم

بإذن من الفنان وغاليريا كونتينوا © أ.د.أ.ج.پ ، باريس



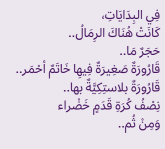
**باسکال مارتین تایو** أکیاس بلاستیکیة، ۲۰۲۳ اً كياس بلاستيكية، شِباك، قوائم معدنية حوالي 🕻 ۲۰۰ ۸۰۰ سم

بإذن من الفنان وغاليريا كونتينوا © أ.د.أ.ج.پ ، باريس



## كتابة التاريخ من جديد

- باسکال مارتین تایو، ۲۰۱۱



# فِي أَحَدِ الأيّامِ،

هَامَ "جورج" بِحُبِّ "شِبْشِبٍ أَزْرَقَ" لَهُ أَحْشَاءُ البَحْرِ ذَاتِهِ.

مُنْذُ ذَلِكَ الحِينِ، وَفِي كُلِّ يَوم، يَتْرُكُ "جورج" مَنْزِلَ عَائِلَتِهِ، وَمِنْ ثُم.. يَذْهَبُ إلى بُحَيرَةِ السَاحِلِ، حَيثُ.. يَجْمَعُ ويَجْلِبُ بِصُحْبَتِهِ.. صُنُوفاً كَثِيرَةً من أَعْضاءِ ذَاكَ البَحْرَ.



#### باسكال مارتين تايو

بیتنا الجمیل ، ۲۰۱۱ جنوع أشجار، أقفاص طیور، کابلات، میکروفون، قش ۲۰۱۳ x ۷۹۳ x ۷۹۳

> بإذن من الفنان وغاليريا كونتينوا © أ.د.أ.ج.پ ، باريس

## من الهامش إلى المركز

ماذا يعني التعافي من الكارثة؟ من خلال التنافس على الموارد، والأثر الذي تتركه الأضرار البيئية، ونشاطات التهجير البشري الناجمة عن التاريخ السياسي العالمي، تتكشف أعمال تايو عبر لغة من التدمير وإعادة التصنيع. فيحمل عمل «إعصار» وصفائحه الملونة من الألمنيوم على سبيل المثال إحساساً غامراً بالتسلية والخسارة على حدٍ سواء. وحتى عند تصوير هذه الكارثة، يقدم تايو وسيلة للتعافي من خلال الاستقلالية والقوة المتمثلة في نشاطات الجمع وإعادة التصنيف والتشكيل، وبالتالى إعادة كتابة التاريخ في حد ذاته.

تستكشف الأعمال المعروضة في هذا القسم موضع الذات بالمقارنة مع "الآخر"، ابتداء من الذات الداخلية ووصولاً إلى العالم الخارجي، ومن المجتمع الأصغر إلى العالم الأوسع. وبذلك تأتي ممارسة تايو الفنية بمثابة بحث مستمر لتهجين الطبيعة والجزفيّات والجسد. فنرى عند النظر إلى عمل «أكياس بلاستيكية» وسيلةً للتأمل في الفائض الهائل من المخلفات البشرية، والتى تظهر في هذا العمل كأزهار نابتة.

"أعتقد بوجوب أن تتعلّم الإنسانية كيفية العيش بذكاء مع بينتها، وعلينا واجب أن نحلم بذلك لأنه جزء من طبيعتنا المتمثّلة في أخذ المخاطرة. لكن سيكون من المثير للاهتمام على نحو مماثل الاستماع كذلك إلى البيئة التي نتطور فيها! [حتى] إذا كنتُ خبيراً اقتصادياً أو عالماً أو رجلاً متديناً - فمن واجبي الاستماع بجدية إلى بينتي في حياتي اليومية وفي ممارستي عملي ".

أما في أعمال أخرى مثل «حديقة زاهية» و«بيتنا الجميل »، فنرى إشارة إلى التاريخ الاستعماري الذي خضعت له منطقة غرب إفريقيا متمثلة في استخدام تايو لتماثيل صغيرة يسمّيها " فلانورز كولونيو" (المستعمرون المتسكّعون) ، والتي استوحاها من تماثيل معروفة تاريخياً باسم "التماثيل العمودية" أو "المستوطنون" ظهرت خلال الفترة الاستعمارية. حيث كان يصنع تلك التماثيل جزفيو الشعوب الأصلية في ساحل العاج، ويصوّرون عبرها المسؤولين الاستعماريين ساحل العاج، ويصوّرون عبرها المسخولين الاستعماريين أدوروبيين من البيض وغيرهم من الشخصيات الأفريقية التي اتبعت التقاليد الأوروبية وكانت ترتدي الزي الغربي الحديث. يعتقد أن هذه التماثيل قد تم وضعها في القرى وعلى الجسور لتدل للسكان الأصليين على وجود المستوطنين الأوروبيين.

بالنسبة إلى تايو، تمثل هذه المنحوتات شهادة على سعي أوروبا إلى "الاستكشاف والحضارة والسيطرة" والذي تجسّد في رموز "الرجل الأبيض" كما فسّرتها الجرَف اليدوية الأفريقية.. ومن خلال الإشارة إليها على أنها " فلانورز كولونيو"، يضفي الفنان نظرة ساخرة على مفهوم هذه التماثيل العمودية، واصفاً

الأوروبيين ومن تبنّى تقاليدهم بأنهم منفصلون بالتالي عن الواقع.

"إن المتسكّعين هم أنت وأنا والجميع. إنهم مثقلون بوزن تاريخهم ورحلتهم. هم يحملون سمات تذكّرنا بتاريخ معيّن نحن ورثةً له ... دون أن نكون مؤلفي تلك الأحداث التاريخية على الإطلاق، إلا أننا نختبر آثارها على نحو شخصي"

## لوبي لوبي

- باسكال مارتين تايو، ٢٠٢٠

لوبي لوبي.. مِثْلَ حُلُمٍ، مِثْلَ مِرآةٍ في حُلُمٍ مَا. هِيَ فُرصَةُ مَا هُوَ مُمكِنٌ، هي أبجَدِيّةُ الكِتابَةِ المَكْنُونَة.

لوبي لوبي.. بَكْماءُ، هِيَ تَحلِيقُ "مِنِيرْفَا"، هِيَ هُبُوطُ جسم غامِض من السّماء مُنْزَلِقاً على مَسَارِ الاستِيرَاد/التَصْدِيْر.

لوبي لوبي.. هِيَ مَعْرَضٌ، هِيَ حالة طَارِئةٌ جَدِيدَة. إِنَّهَا حالة طَارِئةٌ استِجْمَامِيّةٌ حَصْرَاً، هِيَ انْفِجَارُ التَوَابِلِ على شَوَاطِئ النَّكْهَة.

لوبي لوبي.. هِيَ غِوَايَةٌ، هِيَ حَاجَتِي للسَيْرِ في نُزهَةٍ، هِيَ السَيْرُ للوَرَاءِ بَعِيداً عَنْ الجَلِيّ، هِيَ الرَغْبَةُ في سَحْبِ خَطِّ الهَامِشِ إلى وَسَطِ الصَفْحَة.



"لوبي لوبي" هو تعبير بلغة اللينغالا في الكونغو - كينشاسا (جمهورية الكونغو الديمقراطية) يحمـل ثلاثة معانٍ هي: أول أمـس، وبعد غد، وقرىناً.

يقدّم معرض «لوبي لوبي» أعمال الفنان والشاعر باسكال مارتين تايو (مواليد 1966، نكونجسامبا، الكاميرون)، ويستعرض تدخلاته الفنية التي تعالج قضايا ندرة الموارد وفائضها في بيئتنا العابرة في حقبة ما بعد الاستعمار. يحمل المعرض اسم قصيدة أبدعها الفنان في عام 2020، ويسعى إلى استحضار الحقائق المتماثلة والمتكررة في ممارسات تايو العابرة للزمن والحدود.

يضم المعرض المنحوتات والوسائط المختلطة والتركيبات والشعر والتصوير الفوتوغرافي، ويسلط الضوء على المفارقات الغنية الكامنة في الثقافات الاستهلاكية والمادية، ودورها في إعادة صياغة الفنان لبينته البصرية.

تعد ممارسة تايو تصور الجوانب الاجتماعية والتاريخية والاقتصادية والجغرافية للواقع الحديث من خلال العمل عبر وسائط متعددة تجمع بين الحرفية والأغراض التي يعثر عليها. تنبع ممارسة الفنان بألوانها الزاهية وأسلوبها الساخر من منهج "اللعب الجاد" الذي يستخدمه لتحليل قضايا ما بعد الاستعمار في بيئته المباشرة. كما يصف تايو بيئته البصرية بأنها ساحة لعب يستخدمها لبناء هياكل هجينة مؤقتة تربط ما بين الطبيعة والجزفية والجسد. بصفته مراقباً نشطاً في فعل التراكم ووسائل إعادة ترتيب أو توصيل أو تصحيح ولاعباً في نطاق الحياة اليومية، تتجذّر ممارسات تايو الفنية لي فعل التراكم ووسائل إعادة ترتيب أو توصيل أو تصحيح الاستعارات الاستعمارية والمثالية ورمزية أفريقيا الوسطى، الاستعارات الاستعمارية والمثالية ورمزية أفريقيا الوسطى، تسعى ممارسة تايو إلى عكس الأدوار لإزالة الغموض عن التصورات الخاطئة حول "الآخر" وممارساته الاجتماعية وسلَعِه

يلقي هذا المعرض الضوء على سلسلة من المنحوتات الكريستالية التي صممها تايو، والتي تثير أوجه تشابه ساخرة بين التسليع الغربي الحديث وممارسات الحماية الروحية في غرب إفريقيا. كما تعمل أعماله التي استخدم فيها التجميع

(مثل «حديقة زاهية» و«بيتنا الجميل » على تفعيل وسائل بديلة للتهجين تعيد هيكلة علاقات القوة والتنقل من خلالها. وفي أعمال أخرى مثل « الكالاباش الملوّن » و « ألوان » ورسوماته الجدارية الطباشيرية، يبتكر تايو أعمالاً من مجموعة متنوعة من الأغراض اليومية التي تعمل بدورها كأرشيفات مرئية لطفولته الشخصية وعلاقته بالكاميرون.

يصاحب هذا المعرض قسم للأطفال بعنوان «بوبو لاند»، والذي يقود الزوار الصغار إلى استكشاف الذات من خلال عيون "بوبو"، وهي شخصية ابتكرها تايو لطفلٍ يحلم ليكتشف ويبتكر مستقبله. من خلال ميلوها الطفولية، تحثّنا فلسفة تايو الفنية على تناول الحقائق الأكثر قسوة لبيئاتنا الطبيعية من خلال الشقاوة والتسلية والخيال. يقسّم معرض «لوبي لوبي» إلى أربعة أقسام تتبع تعدد الأغراض واللغات في ممارسة تايو الفنية بالتزامن مع اختباره للبيئة البشرية، وهي: الهامش إلى المركز، حاويات الطاقة، خيالً حضري، وميدان الملعب.

## المكونات

- ٤ مقدمة
- من الهامش إلى المركز
  - حاويات القوى ١٦
  - خيالٌ حضري 37
  - ميدان الملعب
- معرض الأطفال: بوبو لاند

لوبي لوبي: باسكال مارتين تايو 3 مايو 2023 – 26 نوفمبر 2023

المعرض من تنظيم المجمّع الثقافي – أبوظبي، دائرة الثقافة والسياحة.

## فريق القيّمين:

نور المحيربي وميساء القاسمي وريم الهاشمي

# تمثيل الفنان: غاليريا كونتينوا

# التصميم الجرافيكي: مريم الزياني وليان الرمحي

# **تصميم المعرض:** غيث عثمان

#### التحرير:

بيردي تزي يان تانغ وبان قطان (قطان الاستشارية)

#### إدارة المجموعات الفنية وحفظها:

۔ كلوي شارلوت كريتون ومريم خميس ومنيه ديري وأيوانيس



باسكـــال مارتـــين تايـــو

